
 

 

 

 
 

 

PRÁTICAS DO SENSÍVEL: EXPERIÊNCIAS E REFLEXÕES A PARTIR DA 
EXPOSIÇÃO CASCAS 

   
SENSITIVE PRACTICES: EXPERIENCES AND REFLECTIONS FROM THE 

CASCAS EXHIBITION 
 
 

Ana Luíza Nogueira de Quadros1 
Programa de Pós-Graduação em Artes (Universidade Federal de Pelotas) 

Associado/a/e ANPAP: Não  
 

Wesley Padilha Blanke2 
Programa de Pós-Graduação em Artes (Universidade Federal de Pelotas) 

Associado/a/e ANPAP: Não  
 

Jamila Lima Macedo3 
Programa de Pós-Graduação em Artes (Universidade Federal de Pelotas) 

Associado/a/e ANPAP: Não  
  

 
RESUMO 
Este artigo reflete sobre a experiência da exposição CASCAS, realizada por discentes do 
Programa de Pós-Graduação em Artes da UFPel, no contexto da disciplina "Fotografia e 
Imaginário: Poéticas em Pesquisa". A mostra foi atravessada pelas enchentes de maio de 
2024 no Rio Grande do Sul, o que impactou diretamente os processos de criação e os sentidos 
atribuídos às imagens. O artigo analisa quatro obras da exposição, buscando evidenciar como 
a fotografia pode mobilizar afetos, discorrer a respeito de traumas íntimos e/ou coletivos e 
provocar reflexões sobre desigualdades socioambientais. Por fim, propõe-se pensar práticas 
educativas sensíveis, colaborativas e comprometidas com a vida em suas múltiplas formas. 

Palavras-Chave: Exposição fotográfica; Enchentes do Rio Grande do Sul; Arte 
contemporânea; Obra coletiva; Processos criativos. 
 
 
ABSTRACT  
This article reflects on the experience of the CASCAS exhibition, held by students from the 
Graduate Program in Arts at UFPel, in the context of the subject “Photography and the 

 
1
 Também conhecida Ana Lee, Ana Luíza Nogueira de Quadros é mestranda do Programa de Pós-Graduação em 

Artes (PPGArtes), do Centro de Artes (UFPel). É bonequeira, artista visual, professora de Artes, pesquisadora e 
bolsista CNPq. Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/1447838948621094 (ananogdequadros@gmail.com). 
2
 Mestrando do Programa de Pós-Graduação em Artes (PPGArtes), do Centro de Artes (UFPel), bolsista CNPq, 

graduado em Artes Visuais - Licenciatura. Pesquisador do PhotoGraphein - Núcleo de Pesquisa em Fotografia e 
Educação (UFPel/CNPq). Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/4817170815183424 (wesblanke@gmail.com). 
3
 Mestranda em Artes pelo Programa de Pós-Graduação em Artes da Universidade Federal de Pelotas 

(PPGArtes/UFPel). Cemiterióloga, Bacharela em Conservação e Restauração de Bens Culturais Móveis pela 
Universidade Federal de Pelotas (2022) e licenciada em Artes Visuais (2010), pela mesma instituição de ensino 
superior. Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/3405999330304396 (jamila.lapidarium@gmail.com). 



 

 

 

Imaginary: Poetics in Research”. The exhibition was affected by the floods of May 2024 in Rio 
Grande do Sul, which had a direct impact on the processes of creation and the meanings 
attributed to the images. The article analyses four works from the exhibition, seeking to 
highlight how photography can mobilize affections, discuss intimate and/or collective traumas 
and provoke reflections on socio-environmental inequalities. Finally, it proposes thinking about 
educational practices that are sensitive, collaborative and committed to life in its many forms. 

KEYWORDS: Photographic exhibition; Floods in Rio Grande do Sul; Contemporary art; 
Collective work; Creative processes. 
 
 

Frequentar um programa de pós-graduação em Artes, como é o caso de todos os 

autores, nos coloca diante de múltiplas possibilidades de pensar, perceber e estar no 

mundo. Ainda que compartilhemos cidades, câmeras e experiências, são os olhares 

que definem nossas formas de ver e registrar o cotidiano. Como aponta Susan Sontag 

(2008, p. 128), “a câmera define para nós o que permitimos que seja ‘real’ — e 

empurra continuamente para adiante as fronteiras do real”. E, ao fazê-lo, revela 

verdades ocultas, conflitos e intimidades impensadas. “Os fotógrafos são 

especialmente admirados se revelam verdades ocultas sobre si ou conflitos sociais 

que não foram plenamente cobertos pela imprensa, em sociedades ao mesmo tempo, 

próximas e distantes de onde vivem os espectadores” (2008, p. 138) destacando o 

papel da fotografia como recurso de revelação do real e denúncia. 



 

 

 
Imagem 1. Cartaz da exposição “CASCAS”. Fonte: Acervo pessoal. 2024. 

 

Nesse contexto, entre abril e agosto de 2024, foi ministrada a disciplina "Fotografia e 

Imaginário: Poéticas em Pesquisa", no Programa de Pós-Graduação em Artes Visuais 

da UFPel, sob orientação da Prof.ª Dr.ª Cláudia Mariza Mattos Brandão, a quem 

agradecemos pela escuta generosa, pelas provocações sensíveis ao longo da 

disciplina e pela leitura atenta e cuidadosa durante o processo de tessitura e revisão 

deste artigo. A partir de produções imagéticas e discussões críticas sobre o eu, o 

entorno e o tempo presente, surgiu a exposição coletiva “CASCAS” (Imagem 1), com 

obras de doze artistas. As fotografias, puras ou híbridas, revelaram fissuras do corpo, 

da casa, da cidade — e do mundo que nos atravessa. Ao dar forma a essas 

experiências-limite, as obras apresentadas também tensionam fronteiras entre o 

íntimo e o coletivo, o poético e o político, revelando como os extremos vividos (sociais, 

afetivos e ambientais) se inscrevem na matéria sensível da arte e nos convidam a 

pensar em formas de insurgência e reconstrução. 

A experiência da disciplina e do desenvolvimento da exposição foram profundamente 

atravessadas pelas enchentes que assolaram o Rio Grande do Sul, em maio de 2024 



 

 

— episódio que, agora, completa um ano e é considerado a maior catástrofe climática 

da história do estado. O impacto foi sentido de maneira direta pela turma, composta 

majoritariamente por moradores de Pelotas e Rio Grande, cidades também atingidas 

pelo desastre. A necessidade de adaptação ao cenário de crise levou à 

implementação de aulas remotas e a uma reformulação inevitável das relações com 

o cotidiano, com o território e com os próprios corpos.  

Partindo desse contexto extremo, que expôs não apenas a força dos eventos 

climáticos, mas também as desigualdades sociais e estruturais já presentes, fomos 

instigados a refletir sobre as seguintes questões: Quando levantamos as cascas do 

mundo, da cidade, da casa e do corpo, que feridas expomos? E assim fomos 

intimados a responder cada pergunta através de imagens simbólicas. 

Por meio das imagens, tornamos visíveis nossas cascas pessoais inscritas em tempos 

e contextos diversos; uma comunhão visual de subjetividades abertas a reflexões 

sensíveis, que escapam aos discursos verbais, embora este também tenha sido parte 

fundamental. Paralelamente, enfrentamos uma ferida exposta comum, quando o 

estado submergiu às águas da enchente ameaçando a todos indiscriminadamente. 

Antes mesmo de iniciar os processos fotográficos sobre as “cascas”, e até mesmo do 

caos causado pelas enchentes, a turma foi convocada para outra atividade “plantando 

ideias”. Fomos orientados a plantar um tecido de algodão cru em um vaso ou canteiro 

no início do semestre por razões que só seriam reveladas depois de um tempo; regar 

regularmente, fotografar e cuidar de nossa matéria têxtil plantada, tal qual um grão de 

feijão no algodão úmido como fazíamos na pré-escola. O mistério nos assombrou 

durante muito tempo, rendendo muitos questionamentos: Haveria naquele pano a 

possibilidade de brotar flores? Nasceria um feijão dali? Olhar para a “plantação” não 

fazia a árvore de algodão cru crescer mais rápido, tampouco nos fazia compreender 

a razão pela qual plantamos um pedaço de tecido. Deixamos a ideia germinar, pois 

foi o que nos restou fazer. 

Foram as Cascas de Didi-Huberman (2017) que inicialmente nos inspiraram. Elas são 

apresentadas como evidências de uma narrativa dolorosa sobre terem sido 



 

 

arrancadas com as próprias unhas, refletindo ainda sobre o significado que teriam no 

futuro, quando seu filho as encontrasse, e sobre seus pensamentos naquele instante. 

A partir delas, ele compreende como aquelas cascas de árvores contavam-lhe a 

respeito do lugar de onde elas vieram. Em seus escritos, a imagem tomou forma e 

significado, assim como em uma das obras exposta, “Feridas da imposição” (Imagem 

2), da artista Ana Lee.  

  
Imagem 2. Feridas da Imposição. Composição com objeto e fotografia, 57 x 73 cm. Fonte: Acervo de 

Ana Lee. 2024. 
 

A obra foi criada ao pensar sobre as feridas do mundo, mostrando uma bíblia aberta, 

onde se lê "A palavra de nosso senhor" na contracapa. Essa casca “protege” 

majoritariamente homens atrás de discursos religiosos que, historicamente, têm sido 

usados para controlar e violentar corpos femininos, uma realidade pautada há séculos, 

que legitima e justifica violências, principalmente, contra mulheres e meninas negras 

e pobres. 

A reflexão nasce também de um incômodo pessoal da artista, pois enquanto 

enfrentávamos um estado de calamidade climática no sul do país, manifestações 



 

 

políticas reafirmavam o controle do Estado — e de seus representantes 

majoritariamente masculinos — sobre os corpos de mulheres e meninas, a PL 

1904/2024, que criminaliza o aborto mesmo em casos de estupro, com nota de apoio 

da CNBB. Mais uma vez Estado e Religião se uniram em prol de uma inquisição 

moderna, reafirmando a condição de inferioridade social das mulheres, reduzidas a 

meros objetos reprodutores. A Bíblia, enquanto livro sagrado, se torna uma espécie 

de Malleus maleficarum. 

Expôr a imagem colada a um cabide de metal e o conjunto emoldurado, como em 

quadros de museu, é quase um jogo. A escolha do cabide não é aleatória. Nesse 

contexto, ele simboliza um dos métodos mais extremos, precários e perigosos 

utilizados por mulheres pobres nesses procedimentos. Mas não podemos esquecer 

que o cabide é um símbolo de denúncia da violência patriarcal adotado por feministas 

argentinas e posteriormente difundido globalmente, sendo utilizado em marchas em 

prol dos direitos das mulheres sobre seus próprios corpos. Isso é uma forma de 

expressar que a criminalização do aborto não impede sua prática, mas a torna mais 

letal para aquelas em situação de vulnerabilidade interseccional. 

A medievalista Claude-Claire Kappler ao falar sobre as funções do monstro na psique 

humana mostra como era o imaginário relacionado às mulheres durante o período 

medieval, em que colocou-se a mulher como ser maldito por natureza, digno de temor 

e asco, e seus escritos mostram como muito pouco mudou desde então. Ao falar sobre 

um símbolo que foi traduzido como maléfico, a sereia, entre pontuações, a autora 

escreve “Considerar a mulher impura é proceder com ela como se procede com o 

monstro; é relegá-la à posição em que pode ser acusada, julgada, eliminada.” (1993, 

p. 378). O mesmo acontece com as feiticeiras, ao que Kappler diz “Quando o mito da 

feiticeira se desenvolveu, a sociedade medieval conseguiu projetar seu medo da 

mulher, seu medo da morte, numa imagem unicamente maléfica da mulher, 

transformando-a num bode expiatório que carregava todos os miasmas do grupo” 

(1993, p. 378).  

Isto segue uma realidade, quando pensamos que vivemos numa sociedade onde 

mulheres ainda são monstrificadas e vistas como dignas da culpa das agressões que 



 

 

sofrem, por como se vestem, como pensam, pelos conhecimentos que têm, por 

quererem decidir e ter poder sobre seus próprios corpos, por lutarem por igualdade. 

A mesma lógica que queimou mulheres na fogueira, é a que se esconde por trás de 

discursos morais vindos de homens religiosos, que usam como justificativa, “A palavra 

de nosso senhor”. 

 
Imagem 4. Obra “SANTUÁRIO-CASCA”, de Wesley Blanke, exposta na exposição coletiva. Fonte: 

Acervo pessoal de Wesley Blanke. 2024. 

 

Wesley Blanke mesclou suas fotos-respostas às provocações da aula em um objeto 

arte. A obra, chamada “SANTUÁRIO-CASCA”, é composta por uma bíblia antiga 

repleta de fotografias autorais, junto de perguntas disparadoras ao longo das páginas. 

Abaixo dela, se encontrava a imagem de um olho (Imagem 4). O artista visual procurou 

refletir sobre como a nossa casa é formada por objetos que não necessariamente 

refletem algo específico sobre as pessoas que moram ali. O livro aberto na estante 

que ninguém nunca lê, as lembranças de cidades que, na verdade, nunca foram 

visitadas, são apenas presentes de outras pessoas. Nossa casa é construída por 

recordações e costumes. Muitas vezes não são nossos. Mas nos pertencem de 

alguma forma. Nossas cascas expõem tudo que está envolto nessas fissuras. Todos 

os sonhos, as lembranças, os desejos, os medos e solidões que nos compõe, seja de 



 

 

um ponto de vista físico, psicológico ou, até mesmo, geradas a partir do nosso 

imaginário, estão conosco em nossa casa-corpo:  

(...) A casa é um dos maiores poderes de integração para os 
pensamentos, as lembranças e os sonhos do homem. Nessa 
integração, o princípio que faz a ligação é o devaneio. O passado, o 
presente e o futuro dão à casa dinamismos diferentes (...) Sem ela, o 
homem seria um ser disperso. Ela mantém o homem através das 
tempestades do céu e das tempestades da vida. Ela é corpo e alma. 
É o primeiro mundo do ser humano. Antes de ser "atirado ao mundo", 
como professam os metafísicos apressados, o homem é colocado no 
berço da casa. E sempre, em nossos devaneios, a casa é um grande 
berço. (Bachelard, 1979, p. 201) 

 

“SANTUÁRIO-CASCA” também buscou instigar questionamentos acerca de objetos 

tidos como “sagrados”, mas não tão explorados. O artista utilizou uma bíblia para 

chamar atenção para itens temidos e considerados intocáveis, jogando com a ideia 

de que este santuário não devesse ser, de fato, explorado. Conserva-se a capa, mas 

censura-se a carne do texto com um silêncio ensurdecedor envolvendo os versículos, 

muitas vezes utilizados como armas.  

Nem Wesley Blanke, nem Ana Lee sabiam que o outro utilizaria a bíblia, entretanto, 

essa costura curiosa se fez, colocando o objeto como casca em diferentes contextos, 

de acordo com a perspectiva de cada um. 

Com o decorrer do semestre, a obra final da artista Jamila Macedo já estava definida 

(no mundo das ideias) partindo de um pensamento reflexivo semelhante ao de Didi-

Huberman (2017) para compor a obra final a partir de três cascas retiradas da 

sociedade, da cidade dos vivos e da cidade dos mortos. As três fotografias foram 

impressas em dois suportes: em folha de papel vegetal, representando o véu do 

esquecimento, e em transparência, referenciando a visão clara de alguns sujeitos 

sobre a percepção da condição do outro.  

Trata-se de uma proposta interativa, que convida o espectador a justapor e sobrepor 

as folhas impressas sobre as coloridas, além de se aventurar sobre outras obras e 

objetos dispostos na sala de exposição. Esse processo lúdico, provoca a reflexão 

sobre as cascas que não mexemos, que deixamos à parte por causar desconforto, 



 

 

pois é mais fácil fingir que não estamos vendo uma pessoa em situação de rua do que 

tomar uma atitude. Levantar as cascas da cidade revela a dor do abandono. 

 
Imagem 5. Fotos arte objeto. Fonte: Acervo pessoal de Jamila Macedo. 2024. 

 

A escolha das imagens recaiu sobre camas (Imagem 5) de sujeitos invisíveis em via 

pública, em lugares diferentes, em situações climáticas opostas, dia ensolarado (na 

primeira) e chuvoso (do meio) contrastando com uma cama feita sobre uma sepultura 

(última) localizada no quadro de chão no Cemitério da Santa Casa de Misericórdia de 

Pelotas. Dormir sobre os mortos, parece mórbido, mas é uma realidade de algumas 

pessoas que elegeram o cemitério para residir, sendo que a cidade dos vivos empurra 

os enjeitados para as margens, assim como a sociedade oitocentista construiu as 

cidades dos mortos longe dos vivos.  

A proposta da artista foi criar uma obra considerando a manipulação pelos visitantes 

como, também, parte da obra em sua totalidade. Mexer sem preocupação com a 

integridade física da obra é o diferencial da proposta artística. A obra é composta por 



 

 

onze folhas coloridas, três fotografias impressas em diferentes papéis. As impressões 

fotográficas foram dispostas no plano bidimensional sobre uma mesa coberta com 

uma toalha branca para que fosse possível criar um contraste entre o fundo neutro e 

as 11 folhas coloridas (Imagem 6), sem ordem por cor ou posição, embora, seja uma 

tendência da artista e de alguns visitantes em deixar as folhas organizadas lado a 

lado.  

 
Imagem 6. Obra “Invisíveis”, de Jamila Macedo. Impressão sobre papel vegetal e transparência sobre 

folhas coloridas. 21 x 29,7cm. Fonte: Acervo pessoal de Jamila Macedo. 
 

As imagens se comportam como representações do silêncio, além de evidenciar 

ruídos que reverberam. O silêncio como daquele que observa essas camas diz muito 

sobre si como indivíduo, nesse sentido, existe uma diferenciação discreta entre 

silêncio e esquecimento, por ser um condicionante necessário, real ou presumido para 

a comunicação do sujeito com o meio  (Pollak, 1989). Revisitar essa obra, mexe com 

memórias individuais e coletivas dolorosas. Ao contemplar a obra “Invisíveis” 

rememoramos incertezas e medos. 

E durante o processo de organização da exposição coletiva, foi proposto para a turma 

retirar os tecidos plantados da terra e com os restos elaborar uma obra coletiva. Para 

tal, foram utilizados os vestígios, ideias e sentimentos resultantes da atividade 

“plantando ideias”. Todos, unidos, bordaram imagens compostas com os restos sobre 

um tecido, refletindo sobre a natureza que nos envolve. Esse foi um momento 

importante para “costurar” e encerrar a disciplina. Foi tempo de colheita e de plantio 

em coletivo. 



 

 

Como narrar uma imagem? Como bordar histórias visuais com matérias têxteis e 

orgânicas? E um estado? E o estado de um estado? Construir coletivamente a obra 

Cascas foi a forma que encontramos de nos reconectar, costurar vestígios que 

encontramos de nós mesmos, de nossas subjetividades e de partes de nós para 

reconstruir algo juntos, depois de tanto tempo afastados, a partir de uma parte nossa 

que ficou enterrada por um semestre.  

 
Imagem 7. Costura da obra coletiva “Cascas”. Fonte: Fotografia de Pedro Tavares Filho. 2024. 

 

Enquanto bordávamos as fotos no tecido de algodão cru ao mesmo tempo, sentíamos 

terra em nossos dedos (Imagem 7). Impossível não pensar numa reconstrução a partir 

de pedaços “do que restou” de nossos panos de algodão em vasos e canteiros com 

terra, um gesto simbólico, mas que pela triste ironia dos tempos, outras pessoas 

também faziam no estado do RS, ao buscar vestígios do que restou em suas casas e 

quintais, sentindo terra e lama em seus dedos. 

Um semestre tinha se passado quando retornamos aos tecidos plantados. O de Ana 

Lee não estava mais lá, havia se desintegrado, assim como o de Jamila Lima Macedo. 

Então as artistas usaram a terra com os restos mortais, átomos póstumos do tecido. 

A reflexão sobre as temáticas que remetem a morte foram inevitáveis. A escolha da 

foto de Ana Lee foi relacionada a isso. É uma fotografia da artista Larissa Ventura 

realizada no Cemitério Católico de Rio Grande/RS, e a modelo da foto é a própria 

autora que borda (Imagem 8). A figura da mão sobressai e o resultado parece ser algo 

monstruoso como a mão de um “morto-vivo” saindo de sua cova. 



 

 

  
Imagem 7. A mão que costura a mão. Fonte: Fotografia de Pedro Tavares Filho. 2024. 

 

O local escolhido para “sepultar” o tecido da artista Jamila Macedo foi o canteiro nos 

fundos da sua residência, ao lado do pé de louro. Durante o tempo em que o pedaço 

de pano permaneceu enterrado, a possibilidade de ser totalmente consumido pela 

terra já havia sido considerada, com base em alguns fatores significativos como a 

acidez do solo e o excesso de umidade. Também pelo tecido não ser sintético, tendo 

em vista as chuvas insistentes desde o fim da enchente que não deixava o solo se 

recuperar. O solo levou meses para absorver aquele volume absurdo de água. Como 

a perspectiva de encontrar algum pedaço de pano era baixa, não houve surpresa ao 

constatar que a terra fez o seu trabalho e decompôs por completo o tecido.  

A única reflexão poética possível após esse acontecimento foi ressignificar a terra, a 

poeira existente na casca da cidade. O processo criativo aconteceu de forma objetiva 

com intenção de “colar” a terra sobre papel impresso com o propósito de representar 

terra/poeira do lugar onde a cama estava e foi fotografada, ou seja, o chão, no centro 

da cidade de Pelotas. Como o vento atua movendo partículas de terra em várias 

direções, trabalhar com esse material orgânico sintetizou a forma de representação 

da ação do tempo e do efêmero, como é possível observar no resultado do exercício 

proposto (Imagem 9).  



 

 

 
Imagem 9. “Cama e terra úmida”, parte da obra coletiva “Cascas”, por Jamila Macedo. Impressão 
fotográfica sobre papel Canson A4 200g e terra. Fonte: Acervo pessoal de Jamila Macedo. 2024. 

 

Como a obra final foi realizada com o auxílio de muitas mãos, cada um interviu de 

alguma forma no suporte. O tratamento do suporte foi realizado pela Jamila, que 

recortou e tingiu com corantes naturais o tecido de algodão cru onde todos bordariam 

posteriormente. Salienta-se o uso da borra de café, que também despertou o olfato 

das pessoas envolvidas, impregnando o ambiente com o cheiro gostoso de café 

recém coado, proporcionando aconchego, atuando como um elo entre as imagens, os 

artistas e os discursos propostos através das obras expostas. É importante mencionar 

que os processos artesanais foram fundamentais na criação da obra coletiva (Imagem 

10).  



 

 

 
Imagem 10. Resultado final da obra coletiva “Cascas”. Fonte: Acervo pessoal de Wesley Blanke. 

2024. 

 

Na teia que envolve corpo e ser, nossas cascas externas, como livros antigos, objetos 

empoeirados, marcas e cicatrizes, revelam histórias íntimas, percursos e imaginários 

vulneráveis. Nas cidades atingidas pelas enchentes, esses corpos tornaram-se 

arquivos vivos da dor, expostos tanto ao caos da natureza quanto à negligência do 

Estado. A fotografia, nesse cenário, emerge como recurso potente de registro, 

denúncia e proposições. Ao abordar questões ambientais e humanas, ela aponta 

caminhos sensíveis de reflexão e criação, ampliando as possibilidades de diálogo 

entre arte, memória e meio ambiente.  

Sontag (2008) reflete sobre diferentes conceitos de fotografias, afirmando que, 

primeiramente é necessário "reconhecer", distinguindo fotos consideradas 

documentos/registros históricos, das da arte: 

As fotos das terríveis crueldades e injustiças que afligem a maioria das 
pessoas do mundo parecem nos dizer – a nós, que somos 
privilegiados e estamos relativamente seguros – que temos de ser 
despertados; que temos de querer que se faça algo a fim de cessarem 



 

 

tais horrores. E há também fotos que parecem reclamar um tipo 
diferente de atenção. Para esse corpo de obra em andamento, a 
fotografia não é uma espécie de agitação moral ou social, destinada a 
nos incitar a sentir e a agir, mas sim um projeto de notação. Olhamos, 
registramos, reconhecemos. Essa é uma maneira mais fria de olhar. 
É a maneira de olhar que identificamos como arte. (Sontag, 2008, 
p.139) 

 

Falar de educação ambiental é também falar de escolhas políticas, lutas sociais e do 

cansaço coletivo provocado por um sistema regido pelo lucro e pela exclusão. Nesse 

cenário, a coletividade deixa de ser uma opção e torna-se uma urgência. Aprendemos 

uns com os outros, em redes de afeto, escuta e troca — e é nesse movimento que 

podemos construir práticas educativas mais justas, sensíveis e comprometidas com a 

vida.  

Como artistas, pesquisadores, educadores e historiadores da arte, somos convocados 

a pensar e agir de forma crítica diante das desigualdades, das violências e da 

destruição ambiental que se aprofundam ao nosso redor. É preciso repensar hábitos, 

modos de vida e relações com o meio ambiente, reconhecendo que fazemos parte 

dele e dele dependemos. Ainda que as questões ambientais tenham ganhado maior 

visibilidade, os desafios se agravam a cada nova catástrofe, e resta a dúvida: teremos 

tempo? Nesse contexto, é incontestável que mudanças profundas só serão possíveis 

com responsabilidade compartilhada, visão crítica e compromisso ético com o 

coletivo, como nos adianta Guattari (2001): 

É evidente que uma responsabilidade e uma gestão mais coletiva se 
impõem para orientar as ciências e as técnicas em direção a 
finalidades mais humanas. Não podemos nos deixar guiar cegamente 
pelos tecnocratas dos aparelhos de Estado para controlar as 
evoluções e conjurar os riscos nesses domínios, regidos no essencial 
pelos princípios da economia de lucro. (Guattari, 2001, p.24) 

 

O corpo afetado pelas catástrofes torna-se uma superfície sensível onde o território 

ferido e a natureza em colapso se mostram de forma brutal. As marcas que nos 

atravessam não são meras "fisicalidades", são lesões no afeto, na memória, no gesto. 



 

 

O cotidiano se inunda de ruínas. A arte não busca consolo, não procura por soluções, 

mas se faz escuta. É nessa escuta que entendemos as possibilidades do recomeço. 

A realização de uma exposição coletiva tornou-se especialmente significativa por ter 

sido compartilhada com pessoas de diferentes formações com as quais 

estabelecemos vínculos de amizade desde os primeiros momentos no Programa. As 

trocas e o companheirismo destes processos coletivos enriqueceram as nossas 

práticas, no campo da pesquisa em artes. Tais experiências reforçam a importância 

da coletividade como base para a construção de redes colaborativas dentro e além da 

academia, mesmo quando os contextos externos são adversos. 

Diante dos extremos que nos atravessam, nos fortalecemos no exercício das 

linguagens artísticas. Entre gestos e imagens que abrem caminhos para o sentir, 

imaginar e recriar perspectivas, persistimos, denunciamos e anunciamos nossas 

esperanças e reinventamos o mundo, pois é na partilha sensível da arte que se faz 

possível encontrar caminhos para a reexistência. 

 

Referências 

BACHELARD, Gaston. A poética do espaço. São Paulo: Martins Fontes, 1993. 

BRASIL. Projeto de Lei nº 1904, de 2024. [Online]. Disponível em: 
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=2434493 . 
acesso em: 24 de mai. de 2025. 

DEFESA Civil do RS atualiza balanço das enchentes no Rio Grande do Sul. Rio Grande 
Tem, 2024. Disponível em: https://www.riograndetem.com.br/defesa-civil-rs-atualiza-
balanco-das-enchentes-no-rs-08-05-2024-18h/. Acesso em: 21 mai. 2025. 

DIDI-HUBERMAN, Georges. Cascas. Tradução de André Telles. São Paulo: Editora 34, 
2017. 

ENCHENTES de maio de 2024. Programa Volta Por Cima (Governo Federal do Rio 
Grande do Sul), 2025. Disponível em: https://www.rs.gov.br/enchentes-de-maio-de-2024. 
Acesso em: 21 mai. 2025. 

ESTUDO aponta que enchentes de 2024 foram maior desastre natural da história do RS e 
sugere caminhos para futuro com eventos extremos mais frequentes. Agência Nacional de 
Águas e Saneamento Básico (ANA), 2025. Disponível em: https://www.gov.br/ana/pt-
br/assuntos/noticias-e-eventos/noticias/estudo-aponta-que-enchentes-de-2024-foram-maior-

https://www.google.com/%5BURL%20do%20projeto%20na%20C%C3%A2mara%20dos%20Deputados%5D
https://www.google.com/%5BURL%20do%20projeto%20na%20C%C3%A2mara%20dos%20Deputados%5D


 

 

desastre-natural-da-historia-do-rs-e-sugere-caminhos-para-futuro-com-eventos-extremos-
mais-frequentes. Acesso em: 21 mai. 2025. 

GUATTARI, Félix. As Três Ecologias. Tradução Maria Cristina F. Bittencourt. Campinas: 
Papirus, 1990. 

KAPPLER, Claude. Monstros, demônios e encantamentos no fim da Idade Média. São 
Paulo: Martins Fontes, 1993. 

PERALTA, Elsa. Abordagens teóricas ao estudo da memória social: uma resenha crítica. 
Antropologia, Escala e Memória, [s. l.], v. 2, Nova Série, p. 20, 2007. 

POLLAK, Michel. Memória, esquecimento, silêncio. Estudos Históricos, [s. l.], v. 2, n. 3, p. 
3–15, 1989.  

RIBEIRO, Roberto. Prefeitura começa a atendimento para recurso do Auxílio Reconstrução. 
Prefeitura Municipal de Pelotas, 2024. Disponível em: 
https://old.pelotas.com.br/noticia/prefeitura-comeca-a-atendimento-para-recurso-do-auxilio-
reconstrucao. Acesso em: 21 mai. 2025. 

SONTAG, Susan. Ao mesmo Tempo: ensaios e discursos. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2008. 


